
Un’Analisi Degli Stabilimenti della
Consapevolezza

Satipaṭṭhāna-Vibhaṅga Sutta (SN 47:40)

«Vi insegnerò lo stabilimento della consapevolezza, il suo sviluppo e il
sentiero di pratica che conduce al suo sviluppo. Ascoltate e prestate attenta
attenzione. Ora parlerò.

«Ora, che cos’è lo stabilimento della consapevolezza? In questo caso, un
monaco dimora contemplando il corpo nel corpo stesso ̶ardente, vigile e
consapevole ̶domando avidità e afflizione in riferimento al mondo. Dimo-
ra contemplando le sensazioni nelle sensazioni stesse… la mente nella men-
te stessa… i fenomeni mentali nei fenomeni mentali stessi̶ardente, vigile e
consapevole̶domando avidità e afflizione in riferimento al mondo.

«Questo è chiamato lo stabilimento della consapevolezza.
«E che cos’è lo sviluppo dello stabilimento della consapevolezza? In questo

caso, un monaco dimora contemplando il fenomeno dell’origine in riferimen-
to al corpo, dimora contemplando il fenomeno della cessazione in riferimen-
to al corpo, dimora contemplando il fenomeno dell’origine e della cessazione
in riferimento al corpo̶ardente, vigile e consapevole̶domando avidità e
afflizione in riferimento al mondo.1

«Dimora contemplando il fenomeno dell’origine in riferimento alle sensa-
zioni, dimora contemplando il fenomeno della cessazione in riferimento alle
sensazioni, dimora contemplando il fenomeno dell’origine e della cessazione in
riferimento alle sensazioni̶ardente, vigile e consapevole̶domando avidità
e afflizione in riferimento al mondo.

1La formulazione di questo passaggio contiene due dettagli degni di nota. Il primo è il ter-
mine ”origine” (samudaya). Talvolta esso viene tradotto erroneamente come ”sorgere”, dando
l’impressione che il meditante osservi passivamente i fenomeni mentre vanno e vengono. In
realtà, il termine samudaya porta con sé il significato di causalità, il che implica che si debba an-
che individuare con precisione che cosa stia causando il sorgere e il cessare di quei fenomeni.
Come ogni scienziato sa, stabilire una relazione causale richiede più che una semplice osser-
vazione: occorre introdurre cambiamenti sperimentali nel proprio ambiente per verificare che
cosa influisce e che cosa no sul fenomeno in esame. Come afferma il paragrafo conclusivo di
questo sutta, ciò avviene attraverso la fabbricazione di tutti e otto i fattori del Nobile Ottuplice
Sentiero.
Il secondo dettaglio importante è l’uso del caso locativo per esprimere l’idea di origine ”in

riferimento a” ciascuno dei quattro ambiti. In SN 47:42, usando invece il caso genitivo̶un
caso grammaticale che indica possesso ̶viene identificata l’origine ”di” ciascuno di questi
oggetti: il nutrimento come origine del corpo, il contatto come origine delle sensazioni, nome-
e-forma come origine della mente e l’attenzione come origine dei fenomeni mentali. Ma non
è questo ciò che al meditante viene chiesto di ricercare qui. Invece di cercare l’origine ”di” un
ambito, egli osserva l’origine e la cessazione dei fenomeni così come sono visti ”in riferimento
a” o ”nel contesto di” quell’ambito. In altre parole, mantenendo uno qualunque dei quat-
tro ambiti di riferimento come cornice della propria attenzione, egli osserva come gli eventi
sorgono da cause e come cessano, sempre in riferimento a quell’ambito.

1



Satipaṭṭhāna-Vibhaṅga Sutta 2

«Dimora contemplando il fenomeno dell’origine in riferimento alla mente,
dimora contemplando il fenomeno della cessazione in riferimento alla mente,
dimora contemplando il fenomeno dell’origine e della cessazione in riferimen-
to alla mente̶ardente, vigile e consapevole̶domando avidità e afflizione
in riferimento al mondo.

«Dimora contemplando il fenomeno dell’origine in riferimento ai fenome-
ni mentali, dimora contemplando il fenomeno della cessazione in riferimento
ai fenomeni mentali, dimora contemplando il fenomeno dell’origine e della
cessazione in riferimento ai fenomeni mentali̶ardente, vigile e consapevole
̶domando avidità e afflizione in riferimento al mondo.

«Questo è chiamato lo sviluppo dello stabilimento della consapevolezza.
«E qual è il sentiero di pratica per lo sviluppo dello stabilimento della con-

sapevolezza? Proprio questo Nobile Ottuplice Sentiero: retta visione, retta in-
tenzione, retta parola, retta azione, retta sussistenza, retto sforzo, retta consa-
pevolezza, retta concentrazione. Questo è chiamato il sentiero di pratica per
lo sviluppo dello stabilimento della consapevolezza».


