Un’Analisi Degli Stabilimenti della
Consapevolezza

Satipatthana-Vibhanga Sutta (SN 47:40)

«V1 insegnero lo stabilimento della consapevolezza, il suo sviluppo e il
sentiero di pratica che conduce al suo sviluppo. Ascoltate e prestate attenta
attenzione. Ora parlero.

«Ora, che cos’¢ lo stabilimento della consapevolezza? In questo caso, un
monaco dimora contemplando 1l corpo nel corpo stesso —ardente, vigile e
consapevole —domando avidita e afflizione in riferimento al mondo. Dimo-
ra contemplando le sensazioni nelle sensazioni stesse... la mente nella men-
te stessa... 1 fenomeni mentali nei fenomeni mentali stessi —ardente, vigile e
consapevole —domando avidita e afflizione in riferimento al mondo.

«Questo ¢ chiamato lo stabilimento della consapevolezza.

«E che cos’¢ lo sviluppo dello stabilimento della consapevolezza? In questo
caso, un monaco dimora contemplando il fenomeno dell’origine in riferimen-
to al corpo, dimora contemplando il fenomeno della cessazione in riferimen-
to al corpo, dimora contemplando il fenomeno dell’origine e della cessazione
in riferimento al corpo —ardente, vigile e consapevole —domando avidita e
afflizione in riferimento al mondo.!

«Dimora contemplando il fenomeno dell’origine in riferimento alle sensa-
zioni, dimora contemplando il fenomeno della cessazione in riferimento alle
sensazioni, dimora contemplando il fenomeno dell’origine e della cessazione in
riferimento alle sensazioni —ardente, vigile e consapevole —domando avidita
e afflizione in riferimento al mondo.

!La formulazione di questo passaggio contiene due dettagli degni di nota. Il primo & il ter-
mine ~origine” (samudaya). Talvolta esso viene tradotto erroneamente come “sorgere”, dando
I'impressione che il meditante osservi passivamente 1 fenomeni mentre vanno e vengono. In
realta, il termine samudaya porta con sé il significato di causalita, il che implica che si debba an-
che individuare con precisione che cosa stia causando 1l sorgere e il cessare di quei fenomeni.
Come ogni scienziato sa, stabilire una relazione causale richiede piu che una semplice osser-
vazione: occorre introdurre cambiamenti sperimentali nel proprio ambiente per verificare che
cosa influisce ¢ che cosa no sul fenomeno in esame. Come afferma il paragrafo conclusivo di
questo sutta, ci0 avviene attraverso la fabbricazione di tutti e otto 1 fattori del Nobile Ottuplice
Sentiero.

Il secondo dettaglio importante ¢ I'uso del caso locativo per esprimere I'idea di origine “in
riferimento a” ciascuno dei quattro ambiti. In SN 47:42, usando invece il caso genitivo —un
caso grammaticale che indica possesso —viene identificata origine ”di” ciascuno di questi
oggetti: il nutrimento come origine del corpo, il contatto come origine delle sensazioni, nome-
e-forma come origine della mente e I’attenzione come origine dei fenomeni mentali. Ma non
¢ questo cio che al meditante viene chiesto di ricercare qui. Invece di cercare I'origine ’di” un
ambito, egli osserva 'origine e la cessazione dei fenomeni cosi come sono visti ”in riferimento
a” o "nel contesto di” quell’ambito. In altre parole, mantenendo uno qualunque dei quat-
tro ambiti di riferimento come cornice della propria attenzione, egli osserva come gli eventi
sorgono da cause e come cessano, sempre in riferimento a quell’ambito.



Satipatthana-Vibhanga Sutta 2

«Dimora contemplando il fenomeno dell’origine in riferimento alla mente,
dimora contemplando il fenomeno della cessazione in riferimento alla mente,
dimora contemplando il fenomeno dell’origine e della cessazione in riferimen-
to alla mente —ardente, vigile e consapevole —domando avidita e afflizione
in riferimento al mondo.

«Dimora contemplando il fenomeno dell’origine in riferimento ai fenome-
ni mentali, dimora contemplando il fenomeno della cessazione in riferimento
ai fenomeni mentali, dimora contemplando il fenomeno dell’origine e della
cessazione in riferimento ai fenomeni mentali —ardente, vigile e consapevole
—domando avidita e afflizione in riferimento al mondo.

«Questo ¢ chiamato lo sviluppo dello stabilimento della consapevolezza.

«E qual ¢ il sentiero di pratica per lo sviluppo dello stabilimento della con-
sapevolezza? Proprio questo Nobile Ottuplice Sentiero: retta visione, retta in-
tenzione, retta parola, retta azione, retta sussistenza, retto sforzo, retta consa-
pevolezza, retta concentrazione. Questo ¢ chiamato il sentiero di pratica per
lo sviluppo dello stabilimento della consapevolezza».



